
^^ 101 tiszatáj 

Piníér Lajos: V i r á g n é z e t ü n k alapjai 

Pintér Lajos legújabb könyvének címe újra a teremtő-találó lelemény gesztusának 
felmutatásával lep meg, mint ahogy az életmű eddigi tizenhárom kötetének megjelö-
lése is a költői invenció eredménye. Elég itt az utolsók közül a szolidaritás esszéköteté-
nek nyelvi játékára {Könnyv, 1997), a gyűjteményes kötet borítójának a kapott (Fehér-
inges folyók) és a véletlenül talált {Fehéringes foglyok) címeket vállaltan egymásra játszó 
megoldására vagy az utolsó gyermekverskönyv csupa mese - csupa zene szóváltozat-
választására (Békarokka, 2002) utalni. Nem pusztán arról van szó, hogy a szelíden pro-
vokatív Virágnézetünk alapjai cím egyetlen fonémacserével teszi érvénytelenné a világ-
ról mondott igazságok kisajátíthatóságát magában foglaló egykori kötelező tan-(tárgy)-
könyv címének jelentését, hanem arról is, hogy az általa jelölt pintéri világszemlélet 
természetesen és régtől fogva leírható a szó-együttes kibontásával. 

A cím maga jelentéses fonémaváltoztatásával eleve kijelöli az olvasás irányait, a kö-
tet „szerveződése" pedig egy pillanatig sem bizonytalanít el: újabb összegző kísérletnek 
lehetünk tanúi Pintér Lajos költészetében a folytonosság és az önazonosság olyan 
hangsúlyainak kiemelésével, mint a hit a kommunikációképes irodalomban, abban, 
hogy a költőnek beszélnie kell életről, világról. Az olvasás hogyanjára vonatkozóan 
a fülszöveg kínál fel lehetőséget - keressük a 'szerveződést' - Tandori Dezső meg-
fogalmazása értelmében, amely szerint „a líra nem a közlendők tárháza, hanem szer-
veződés." Költészetfelfogás és organizáció tekintetében is mellé kívánkoznak az 1998-
as gyűjteményes verskötetről írt Tandori-esszé megállapításai: „1. Miközben Pintér La-
jos a kezdetektől máig homogén versérdeklődést tanúsít, vagyis a világ érzékletes je-
lenségeinek visszafogottan kifejezett abszurditását az életgyönyörűség élvezetével pár-
ban 'adja'; 2. csak így elkerülvén a 'nagy szavak' buktatóit (legyenek mégoly szentek 
is), nem ellenőrizhető fogalmak használatát, azért mégis érinti jócskán a jelentősnek is 
nevezhető kérdéseket; 3. igen, miközben kialakítja a hivalkodásoktól, 'túlspecifikussá-
goktól' mentes - ezt-csak-a-pintérlajos-írhatta - vershelyzetet-hangzást-logikát. Saját 
képződményjelleget teremtett." (Tiszatáj, 2001/5.) 

A kötet összegzésigénye a szerveződés minden szint-
jén megmutatkozik - fontossá téve az értelmezés szá-
mára olyan mozzanatokat, mint a cím, az alcím, a mottó, 
a jegyzet olvasása, az előre- vagy hátralapozás, az egyes 
művek szövegkörnyezete vagy az előző kötetek kontex-
tusa. Szövegformák is szintetizálódnak itt. Az álomhoz 
köthető darabok erősen élnek a prózai narráció lehetősé-
gével, nem egyszer a jegyzetek körébe utalva a jelentés 
hangsúlyait (Holdbéli mondatok, Alomban mondott mon-
datok, Álomi töredék), ugyanakkor madár- és növényszó-
tárak, névjegyzékek kapnak verstestet a nyelvben foglalt 
költészetet és zenét a közvetlenség gesztusával meg-

Tiszatáj Könyvek 
Szeged, 2002 
92 oldal, 1200 Ft 



2003. március 

mutató szándék szerint (ezüstsirály, békarokka, pap joachirn). A pintéri líra „saját kép-
zodményje l legének" az a rétege azonban, amelyben ez az összegezés felé mutató szer-
vez(ód)és mint teremtő eljárás a leg inkább nyomon követhető: a saját é letmű motí-
vumainak meghatározó jelenléte, újra- és továbbírása, újabb kontextusba helyezése, 
illetve az a mód, ahogyan a kötetben előzetesen felvázolt mot ívumok, az. elemi részek, 
a lét-, művészei- és önösszegző versekben egésszé állanak össze. 

A legnagyobb kontextus, az életmű eddigi kötetei felől nézve a Virágnézetiink alapjai 
akár az. Ezredfordulóponton (1995) és a Rajzok a tél falára (1996) továbbírásaként is olvas-
ható - annak megjegyzésével, hogy a költészet önazonosságának és folyamatosságának 
értelmében egyes motívumok a kezdetekig vezethetők vissza. Az. erős motivikus kapcso-
lódás a különleges időélménnyel magyarázható, azzal, amely az. emberi lét egyezménye-
sen kitünteteti jelentőségű időegységeinek, az évszázadnak, évezrednek a funkcionális 
felértékelődését hozza ebben a lírában - az újabb kötetet tekintve talán még inkább, 
mint az előzőek vonatkozásában. A századváltó-ezredváltó léthelyzet ürügyként kínálja 
magát ember és világ „jelentősnek is nevezhető", az. életmű egészében eddig is „jócskán 
erintett" kérdéseinek továbbgondolására. A legáltalánosabbak felől nézve az időbe bele-
allított történelmi ember problémája foglalkoztatja, annak a felelősségnek a kérdése, 
amellyel az döntéseinek pillanatában a fizikai időt saját idejévé, a környezetét pedig vol-
taképpeni világgá tudja változtatni. Az ebben az értelemben vett emberről-időről-világról 
megfogalmazható tapasztalati és életbölcseleti alapú nézetek kapnak formát Pintér Lajos 
kötetében a lírai én különböző megnyilatkozásaival, amelyben egyformán helye van a 
bizonyosságok kijelentésének és a kétségek felvetésének, a válaszadásnak és a megfelelő 
kérdezésnek. A világra nézés pozíciói is változnak a versszövegekben a világot egységben 
látó gyermeki nézőponttól (Gyermek mondja, Gajdoló napsoroló) a lírai szerepjátszáson ke-
resztül (holdárnyék) az én legszemélyesebb megszólalásáig (Ne f é l j , ne félts). 

A sokféleségben azonban makacsul változatlan az alapállás a megszólaló szerepét ille-
tően, a magyar lírai hagyománynak azokat a vonulatait követve, amelyek szerint az al-
kotó morális elkötelezettségénél fogva illetékesnek tartja magát a lét mindenfajta szemé-
lyes és közösségi ügyében. Monostori Imre és Vasy Géza is utalt rá (Hitel, 2000/4; Ár-
gus, 2000/1), hogy Pintér költészetének szemléletileg a remény-elv a legkövetkezetesebb 
alakítója és formálója: számára az élet a legfőbb érték, amit teljességében kell megélni. Ez 
a remény-elv látszik egyre problematikusabbnak és nehezebben kiküzdhetőnek az utolsó 
kötetekben - nem függetlenül a saját életidő változásainak tapasztalataitól. Már a 90-es 
evekben nyomasztó erőként hat az élet fenyegetettségének gondja, szorongás és élethit, 
"rémület és remény" dialógusává téve az Ezredfordulóponton című kötetet, a rettegés ár-
nyalata i t szólaltatva meg a Rajzok a tél falára verseiben. Ennek is vannak e lőzménye i 
a költészetben. S ha közülük csak egyetlen elemet, az évszak-metaforával leírható világ 
motívumát tekintjük is, jelentésessé válik a sor: „didergő nyár", „nyárnak álcázott ősz" 
(1984), „országos sőt birodalmi tél" (1995), „kontinentális tél" (2002.). Meghatározó alap-
élménnyé válik az egzisztenciális és az egyetemes értékek veszélyeztetettsége. 

A fenyegetettség k imondásának az egy ik szervező eleme a köteten végigvonuló tö-
rékenység-motívum kettős képzetköre: a gyenge virág-léthez köthető képvál tozatok, 
valamint a nemes anyag, a porcelán sérülékenységre f igyelmeztető megjelenései. Mind-
kettő ott van a félelem és a féltés kötetében ( E z r e d f o r d u l ó p o n t o n ) annak érzékletes jele-
kent, hogy az ember, a mindenség kitüntetett létezője létezésében menny i re törékeny , 
m a g á é n a k mondott világa mi lyen sérülékeny. „Az ember csak egy szál virág, a világ 
m e g / menny i fegyver !" ál lapít ja meg a végtelen egyszerűségű metafora (Virág-ének) \ 
s csak egyetlen a szétzúzottságot asszociáló képek közül: „De összetört a készlet, / csupa 



^ ^ 44 tiszatáj 

szilánk a szobánk, a világ" (Estvéli ének). Az utóbbi folytatása a kötetben az ember he-
rendi porcelán voltát jelző kép (h e r e n d i rózsa 2, herendi rózsa 3; Farsangi fánk) megvál-
tozott vi lágunk mindennapjainak veszélyei között. 

A v i rág-mot ívum külön f igye lmet érdemel. Nem csupán a címadás okán, hanem 
mert sokkal összetettebb és differenciáltabb jelentésrétegeinek feliejtése közelebb is en-
gedhet Pintér Lajos sajátos vi(l/r)áglátásának elemeihez. Fontos, hogy az a humaniz-
mus, amely ennek az élet- és érték-elvű költészetnek meghatározó vonása, szemlélet i-
leg a természeti környezet kitüntetett jelenlétén, az ember-, fű-, fa-, virág- és madár-vi-
lágok természetes átjárhatóságán, nem egyszer egymásba játszásán alapul. Az értékeket 
hordozó virág-világ, amely olyan gyakran kapcsolható a legemberibb vonatkozások-
hoz, most h iányként van jelen a kötetben. Ennek a h iánynak a „kibcszélése" a festő 
barátnak írt levél-mottó: „Kedves Mihály , / köszönet csendéleteidért, / hisz oly kevés 
a csend, / oly kevés az élet, / köszönet v i rága idért , / hisz o ly v i rágta lan a / v i lág ." 
A megváltás lehelőségét konnotáló cím ( V i r á g v a s á r n a p ) és az ellentétes kötőszóval kez-
dődő refrén tovább árnyalja a hiány érzetét: „Pedig azért vagyok, / hogy virág nőjjön 
/ a szemeimben . / Tu l ipán , nárcisz, jácint. / Tu l ipán , nárcisz, jác int ." Ami viszont 
van, az a védtelen, az ártatlan, a törékeny kiszolgáltatottságának tapasztalata. Az idő 
végtelenségének tengerére néző ablakából a költő „tengernyi virág-létre: / s a réten vi-
rág-nepre" lát: „vajvirág, vasvirág, varádics, / vérontófű, vidra- s veronika-virág is / ott 
fekszik kasza-élen, / s szétszóratván a szélben, / varjútövis, a vétlen." 

Már a Rajzok a tél falára című kötetben megindul egy ellentétes irányú átrendeződés 
a virág-metaforikában, létrehozva a kert-képet, amelynek leírását meg is szakítja egy ön-
elemző gesztus a leírás mint alkotói folyamat lehetetlenségének reflektálására: „ismerem 
jól ezt az ember-lakta kertet: // nézd, hogy hajbókol az az / aranyeső-miniszter, az a tá-
t ika -á l l amt i tkár , // édesem, / nem b í rom versbe írni ezt a kertet , ezt a kor t" (Tested 
könyve). Az új kötet „szép emberkert"-jét az állat is utálkozva nézi, mert lényegéhez hoz-
zátapadtak a világidő brutalitásainak, megbocsájthatatlan morális vétkeinek emblematikus 
szakaszai: „ment-e a könyvek / által a világ elébb / kérdezed / persze / ment doberdóig / 
katinvig auswitzig / hirosimáig / máig" ( l e v é l f é l é ) . A vendégszövegek és önidézések arra is 
rámutatnak, hogy Pintér Lajos ma is érvényesnek látja a korábban felvetett problémákat. 

Van egy bensőséges-személyes jelentésrétege is a virág-képnek a kötetben szerves 
kapcsolatot tartva fenn a Rajzok a tél falára Cla irefontaine-verseivel . Az életben társ, 
a félelmek, kéte lyek és szorongások közt menedéket jelentő kedves alakjának lehelet-
f inom, szelíd és szemérmes felmutatása ez. Az azonban nem lehet szándék nélkül való, 
hogy mindig hangsúlyos helyeken. A májusi ének a „belülről fázó" lélek rezignált refle-
xiója a jugoszláviai történésekre. A kötetben közölt változat verszárlatának kettős me-
taforája már egymás jelentéskörébe vonja a virág-feleség fogalmakat : „háború háború 
ismét / te vagy csak nekem a béke / pipacs vagy szép margaréta / májusi napfény vagy 
éva". A kötetzáró vers, a Ne f é l j , ne félts utolsó soraiban történik meg aztán az azonosí-
tás a magyar világi líra kezdeteire utaló szép metaforában: „Belédfogódzom e földren-
géses / világban, nézlek: virág, / téged tanulunk virág: / v irágnézetünk alapjait." Csupa 
feladvány ez a vers (része egy verses találós kérdés is), játék a félelem ellen - önösz-
szegző mozzanatokkal és azzal a jellegzetes gesztussal, amel lyel költője o lyan természe-
tes módon tud összevonni kicsit és nagyot, emberi közelségbe hozni távoli dolgokat . 

A virág-szeretet-szerelem-menedék sor így természetesen vonja a saját körébe az élet-
remény jelentéseket annak a kötetnek a végén, amelyben végig felesel egymással élet és 
halál, megmaradás és pusztulás gondolata. Szemléleti és beszédmódbeli sokféleség jel-
lemzi ezt a dialógust. A keserű, hűvös dán sörre írt vers (Tuhorg csapolt sör) tengersze-



2003. márc ius 

ruen áradó szabályos és szabálytalan versmondataiban a játék kínálta lehetőség könnycd-
segével vetődik tel a kérdés a lét közösségi és egyéni szintjén egyaránt: „hozzám a tuborg 
/ nagyon illene / itt ringna benne dánia / habjában itt lenne dánia / itt lenne hamlet / 
lenni vagy nem lenni / ez itt a kérdés / itt élned halnod kell / ez itt a válasz [ . . . ] hozzám 
a halál / nagyon illene / de hozzám az élet is / hozzám a tuborg / nagyon illene [...]". A 
szegények jézuskája nyugatos hangoltságú versbeszédében a deszakralizálás eszközévé vá-
lik a halállal való összekapcsolás így teremtve meg annak emberi tragikumát. Az örök-
kévalóság és végesség tekintetében hagyományos világrend borul fel, „Heródes él csak 
mert Heródes örök / és júdás él mert júdás is örök", s Krisztus nem az isteni kinyi latkoz-
tatásban válik emberré, hanem a halállal szegényülés fájdalmában. Ezért fordulhat hozzá 
a költő-ember mint sorsában vele osztozóhoz s mondhatja: „te majd megértesz te majd 
meghallgatsz / hisz szegény vagy te is szegény / apád az ács józsef rég halott / s halandó 
anyád mária halott / halott szívükben élő fájdalom". 

A személyes mellett az emberiség történelmi emlékezetét hozza mozgásba a halál, 
a pusztulás képzete - múltat és jövendőt összegző érvénnyel - a Tengerre néz ki ablakom 
rezignált soraiban. Ujabb hang- és szemléletváltozást jelent az ezredvégi embert meg-
szólító Momea Lewinsky-blues, ez, az önmagát tánc/zene műfajjal megjelölő vers, amely 
a haláltánc középkori műfajának újrafogalmazásaként is olvasható értékválsággal küsz-
ködő je lenünkben. A konvencionál is eszközhasználati utalásokon túl ezt az olvasatot 
erősíti a kifejezésnek az a helyenként i nyersesége, amellyel morál is és kulturál is értéke-
ket fokoz le ezredvégi devalválódásuk rögzítésére. Ez a folyamat már a cím első elemé-
vel e lkezdődik, majd folytatódik a hozzá kötődő frivol utalással ("Zene fúvós, szívós 
hangszerekre és cselesztára") valamint a grammatikai és asszociációs zökkentésekkel 
ironizáló sorokkal : „Kevés ehhez Mozart mester, / kevés összes marcipánja, / Bartók 
urunk kantátája, / Kell itt lenni oly profánnak, / a zongorát tüzelőnek, / fel kell vágni 
apró fának. / Fújjad, Monica, szívjad, Monica, / dőljön össze a f i lharmónia ." 

Természetes, hogy az előzőekkel leírható létérzékelés felveti az „akkor mi végre" 
kérdését - a pintéri mégis-magatartás újbóli megmutatásával. Az értékvesztés, a pusztu-
lás, a halál ellenében ható pogánykodó életöröm megnyi lvánulása a kötet két Schéner-
darabja, a névcsúfolók modorában megszólaló Ujjévi versek és a „nagy varázsló" ecset-
jére méltó, az életet - eget-földet-poklot - járó cipőről írt levél (Lyuka s cipő, f e l l e g j á r ó ) . 
De válaszként a leghangsúlyosabb az áradó létet, az embert, istent, önmagát faggató 
Földmíves s magvető című vers, amely a költő önmeghatározás-igénye szempontjából is 
f igyelmet érdemel. Abban az intertextuális térben rendez el reflexiókat életről, költé-
szetről és szerepről az ezredfordulón, amelyet József Atti la, Babits és Vörösmarty jelöl 
kj - a mai irodalmi elvárásokkal szemben makacsul ragaszkodva a vállalás, a megszóla-
lás közösségi érvényességének gondolatához. Ezért lesz. fontosabb a „mi végre" kérdé-
sénél a feladat válasza: „ lányokra / lángoló szoknyácskákra / f iúkra / f iakra unokákra 
/ hagyod / mit te is örökül kaptál / a valót az eszményt / a dacot / mível jék a tengert 
/ s mégis bevessék // míveljék a tengert / s mégis bevessék". 

A Virágnézetünk alapjai az eddigi szerves folytatásaként úgy írja tovább a költésze-
tet, hogy miközben a lírai megszólalás lehetőségeinek megannyi változatos alakzatát 
használja, meg is mutatja saját „szerveződés"-jellegét az olvasónak. Vezeti a f igyelmét , 
előrejelez és visszautal, felvázol és összegez, s egy alapjában változatlan ars poetica felől 
tesz eleget a cím keltette várakozásnak: felelősen szól emberről , vi lágról. 

101 
1 1 


